ПЕРІОДИЧЕСКОЕ ИЗДАНІЕ ЦЕРКВИ ПРЕПОДОБНАГО СЕРАФИМА САРОВСКАГО

# NPAROCAARHLIŬ AHCTO

декабрь 2013

# Какъ готовиться къ Рождеству

Каждый великій праздникъ въ Церкви Христовой является какъ бы нъкимъ святымъ таинствомъ, черезъ которое изливается на души наши особая Божія благодать, особый даръ Святаго Духа. Если невозможно, по ученію всѣхъ подвижниковъ Церкви, чисто молиться съ сытымъ чревомъ, то тъмъ болъе невозможно безъ поста и сугубой молитвы духовно пріобщиться къ великимъ праздникамъ Пасхи, Рождества Христова, Успенія Матери Божіей, значитъ, передъ нами стоитъ крайняя необходимость готовиться къ праздникамъ, какъ къ великимъ Таинствамъ.

Теперь мы находимся передъ большой опасностью утратить самый духовный смыслъ Рождества Христова, который все больше и больше затмевается пышными елками, пряностями, суетой. Церковь празднуеть Рождество Христово 25-го декабря по ст. ст. и до этого дня запрещаеть своимъ чадамъ веселиться и вкушать скоромную пищу. Мы видимъ какъ теперь совершенно не считаются съ самымъ днемъ 25-го декабря (7 января) и за цѣлый мѣсяцъ до него начинаютъ устраивать воистину нечестивыя пиршества, танцы. И это въ самый разгаръ Рождественскаго поста. Таковые да не приступають ко Святой Чашь, да не причащаются Святыхъ Таинъ Христовыхъ въ день Великаго Праздника.

...далье на стр. 5

# Послание Архиерейского Собора Русской Православной Церкви Заграницей

Возлюбленные во Христе отцы, братья и сестры во Отечестве и в рассеянии сущие!

Мы, Архиереи Русской Православной Церкви Заграницей, в этом году собрались на очередной Архиерейский Собор в Свято-Захарие-Елизаветинском Скиту Свято-Иоанновской обители, рядом с богоспасаемым градом Васильковом на Киевщине, родине преподобного Феодосия Печерско-

Уповаем, что заседания Архиерейского Собора проходили под молитвенным покровом наших русских угодников Божиих и святых, прославленных в новое время Русской Зарубежной Церко-

Это покровительство выразилось прежде всего в том, что для восполнения Епископата нашей Церкви была совершена хиротония митрофорного протоиерея Петра Семовских, принявшего монашеский постриг с именем Филарета, в честь Святителя Филарета Исповедника – своего духовного наставника.

...далъе на стр. 6

## Изъ отечника

Человѣкъ не можетъ служить двумъ господамъ. Какое общеніе у гордости съ смиреніемъ? Что общаго у гнѣвливости съ кротостію? Какое соучастіе у лѣности съ прилѣжаніемъ, у заботливости съ спокойствіемъ? Кто предается удовольствію и утѣхамъ въ сей жизни, тотъ лишится ихъ въ будущемъ вѣкѣ. И всякой, кто любитъ смиреніе, вознесется и возвеличится въ царствъ славы. Богачъ одъвался въ порфиру, тщеславился, гордился, но по смерти подвергся мученіямъ; а Лазарь, проведшій жизнь въ уничиженіи, вознесенъ и сидитъ въ лонѣ Авраама.

Зло не можетъ сопротивляться добру; мракъ бежитъ, когда является свътъ; сладость прогоняетъ горечь; кротость побъждаетъ притворство; молчаливость уничтожаетъ споры. Мракъ не воюетъ съ темнотою, ненависть не востаетъ противъ непріязни; зависть не противится отвращенію, желчь не можетъ ненавидъть горечи: но злые преслѣдуютъ добрыхъ, нечестивые праведныхъ; гордые превозносятся надъ смиренными; лжецы посмѣваются надъ правдивыми; безумные презираютъ мудрыхъ, и тотъ, въ комъ нѣтъ никакой искренности, повсюду издъвается надъ чистосердечіемъ. Гордому смиренный столько же ненавистенъ, какъ человъкоубійца. Чьи руки привыкли къ злодъянію, тотъ не можетъ безъ зависти смотръть на человъка праведника. Чьи уста исполнены лжи, для того откровенность противна и несносна.

Свят. Іаковъ Низибійскій († 350 г.)

Истинная религия, как и истинная наука, разграни-чивая сферу своей компетенции, никогда не могут входить друг с другом в противоречие. Если такое противоречие получается, то это означает, что или религия, или наука изменили своим принципам и превратились в псевдорелигию или псевдонауку.

Вера и знание по самому существу своему неотделимы друг от друга. Невозможно предположить, чтобы верующий человек не мыслил о предмете своей веры и не знал, чему он верит; невозможно, чтобы и философ или ученый, исследуя, не верил бы по крайней мере в свой разум.

Знание для религии так же необходимо и законно, как вера для науки. Вера может быть необходима там, где знание недостаточно и бессильно. Познанное верой не должно входить в противоречие со знанием. Правда, это противоречие часто бывает мнимым. Христианская апологетика в вопросах взаимоотношений между религией и наукой и занимается вскрытием этих мнимых противоречий.

Встреча нового года по гражданскому григорианскому календарю за долгие годы безбожия на Руси ста-

ла настоящей народной традицией. Всеобщее торжественное празднование этого дня началось в Советском Союзе с 1947 года. Именно тогда этот день сделали выходным. Правда, он был выходным и в 1930-х, но тогда такой всенародной торжественности не было. Все были слишком запуганы, а четкой директивы от новых хозяев страны не было.

После войны власти решили вернуть людям выходной и вдохнуть новую жизнь в этот светский праздник. Это было сделано вовсе не из человеколюбивых настроений тех, кто относился к людям, как к скоту, а чтобы отвлечь народ от духовного возрождения, которое могло начаться после ужасов и тяжких испытаний войны. Тем более, что И. Джугашвили в 1943 г. создал РПЦ-МП, и, хотя это была не подлинная Церковь Христова, открытые храмы и приостановление гонений могло способствовать возврату народной духовной памяти, что для безожников было нежелательно.

...далъе на стр. 3

...далъе на стр. 6

Преосвященный Филарет (Семовских) был хиротонисан во Епископа Сиднейского и Австралийско-Новозеландского.Теперь наша Зарубежная Церковь при всей своей кажущейся малочисленности распространяется почти на все континенты.

Главнейшей задачей прошедшего Архиерейского Собора, как и всех Соборов Церкви, было утверждение истинного учения Святой Православной Церкви с учетом тех явлений, которые происходят как в Ней Самой, так и в окружающем нас мире. Все истинные ревнители веры и Церкви всегда ожидают от каждого вновь созываемого Архиерейского Собора утверждения себя и всех верующих в чистой, неповрежденной православной вере, в духе нашего подлинного православного благочестия и для укрепления верности и преданности истинной Православной Церкви.

Важность Архиерейских соборов еще более возрастает в наше время, когда раскольнические организации «агафангеловцев», РИПЦ и РПАЦ объединенно с сергианами борются с истинным возрождением Православия в России. Повсеместно у сергиан есть и другие соработники, т.е. все те, кто каким-либо образом искажает православное учение в своих ПРЕДСЕДАТЕЛЬ СОБОРА: мнениях и писаниях, распространяя их в среде себе подобных, и кто не стремится строить свою жизнь прежде всего на изучении Писания и богословскаго наследия Православной Церкви.

Судя по происходящим в нашей многострадальной Родине процессам, в ближайшее время сергианская ересь как развитие советской идеологии, и как идеология постсоветского государства будет защищаться соответствующими законами как защищалось коммунистическое учение.

В последнее время среди чад нашей Церкви распространяется идея ложного «смирения» перед апостасией, вместо отстаивания истин нашей святой веры, которые подвергаются хулению и опорочиванию, когда кто-то покушается отнять от нас истинную веру и подменить ее лжеучением, пытается сбить нас с правого церковного пути.

Пользуясь этим, враги Зарубежной Церкви продолжают попытки обвинить нас в «гордости» и «самовосхвалении». Следует напомнить им слова приснопамятного Архиепископа Аверкия (Таушева):

«Не себя мы хвалим, а нашу святую веру – чистую непорочную Православную веру – и тот прямой, безкомпромисный путь, которым идет наша Церковь, ставящая себе задачей – ничего не потерять из духовных сокровищ Апостольского и Святоотеческого Православия и сохранить свою духовную свободу.

Не себя мы хвалим, а эту идею, во имя которой существует наша Русская Зарубежная Церковь , поскольку эта идея всецело зиждется на Священном Писании и Священном Предании Вселенской Православной Церкви и поскольку она самым тесным образом связывает нашу Русскую Зарубежную Церковь с прежней Российской Православной Церковью, делая ее единственной законной преемницей последней.

Нам дорог ясный, чистый, светлый путь Русской Зарубежной Церк-

Дорогие чада нашей Зарубежной Церкви! Призываем Господне благословение на вас и молитвенно желаем никогда не сворачивать с этого

- +Архиепископ Сан-Францисский и Западно-Американский Владимир ЧЛЕНЫ СОБОРА:
- +Епископ Владивостокский и Дальневосточный Анастасий,
- + Епископ Сакт-Петербургский и Северо-Русский Виктор,
- +Епископ Солтановский и Малороссийский Алексий
- +Епископ Васильковский Тихон
- +Епископ Истринский и Южно-Российский Мартин
- +Епископ Марсельский и Западно-Европейский Кассиан
- +Епископ Денверский Амвросий
- +Епископ Сиднейский и Австралийско-Новозеландский Филарет.

веденное выше, вызвало широкий резонанс в среде так называемой ИПЦ. Людей поверхностных, знакомых только с внешней стороной Православия смущает прямолинейность этого Послания, где вещи называются своими именами: ереси ересями, расколы расколами. Допустим, может показаться, что такой подход неоправданно резок. Однако, дело как раз в том, что именно так архиереи защищают и благовествуют истину Православия. Строгие слова говорятся не для того, чтобы кого-то обидеть, а для того, чтобы выделить истинное исповедание, не противоречащие ни Писанию ни Свв. Канонам Православной Церкви, и призвать к подлинному единству тех, кто от него отпал. Так поступал наш Божественный Учитель, так делали апостолы, так подражали им все величайшие учители Церкви.

Желание единства-похвальный порыв, но единство должно быть только во Христе, и только единомышленное. Иного единства быть не может. Когда по всем принципиальным духовным вопросам будет согласие, тогда и будет единство. Иначе, как ни красиво, как ни монументально будет выглядеть здание, оно непременно рассыплется, потому что будет

Послание Собора РПЦЗ основано на песке собственных мудрований и основание Церкви как раз в истинном исповедении. Говоря о каком-то сборище, что они

Как же добиться единомыслия? Заботой о личном благочестии, личным поиском Христа. Человеку, ищущему Истины, Господь никогда не откажет, потому что Он и есть абсолютная Истина. Никакие конференции, неформальные встречи и т. п. не могут заменить личной любви ко Христу, который и есть единственно действенная объединяющая сила. Естественно, этот поиск требует терпения и большого внимания к своей душе. Неумно, небрежно философствуя, опираясь на свое мнение, употребляя мирские средства, решать духовные вопросы. Однако именно так поступает подавляющее большинство активных искателей церковного единства.

Правда с ложью не могут соединиться. Для этого или правдивые должны солгать, или лживые покаяться. Без подлинного покаяния соединиться могут только лжецы со лжецами.

Мы твердо веруем, что не погрешаем в исповедании Истины. Каждый из нас бесконечно грешен, но соборно мы идем Христовым путем, который как раз и должен избавить от личного греха. При этом никакие действия, если в них не выражено отступление от Православия, не могут поставить нас вне Церкви. Потому что,

раскольники или еретики, мы указываем именно на то, что они существуют, благодаря расколу или ереси. Не было бы преступлений — не было бы этих «церквей». Мы прежде подробно и терпеливо обличали их неправомыслие, указывая на единственно верные путь к соединению — покаяние, но не были услышаны. В ответ на обличения в преступлениях против истины Православия, мы слышали упреки в наших административных недосмотрах или личном неблагочестии.

Иные особо ревнивые, но, к сожалению, слабо разбирающиеся в вопросах веры, желатели единства, говорят что, дескать, никогда РПЦЗ не утверждала, что там-то и там-то нет благодати. В этих словах нет ни правды, ни здравого смысла. Церковь всегда твердо проводила линию между Собой и остальным миром. Линию эту члены Церкви видели и соблюдали каждый в меру своей веры. Так и РПЦЗ исповедала, что благодать есть только в Церкви Христовой, а любая организация, основанная на ереси не может быть Церковью. Другое дело, что к 2001 году епископов РПЦЗ, разделяющих эту истину стало ничтожно мало, что и привело к крупному расколу и «историческому соединению» МП. Ложь с ложью.

Слышны также рассуждения о неких «наследниках РПЦЗ». Наследники могут быть у мертвецов или у тех, кто в будущем намерен умереть. РПЦЗ не умирала и умирать не собирается. Все эти «наследники» сами себя неформальноназывают «осколками» РПЦЗ. По нашему твердому убеждению у Церкви не может быть никаких осколков или наследников. От Церкви можно отпасть или отколоться. И единственный способ вновь присоединиться к Ней-покаяние. Попытки «склеить осколки»,

между двумя расколами—отступников из РПЦЗ и членов нецеркви РПЦ- «примирить наследников» и т. п.— не что иное, как полное непонимание того, что есть Церковь и нежелание заниматься личным поиском Истины исключительно для своего спасения. Вместо этого мы видим самонадеянное блуждание среди теней собственных фантазий, начало которых в глубинах преисподней.

> Впрочем, самое страшное не в том, что кто-то заблуждается, а в том, что своим заблуждениями соблазняет слабых. За это Господь обещал настоящее горе. Вечное.

> > Редакція ПЛ

## ...начало на стр. 1

Чем более глубоко и основательно человек изучательно на более ет науки и знает границы их компетентности, чем больше он при этом имеет философского и богословского образования и чем глубже у него развита религиозная вера, тем меньше и меньше для него становится мнимых противоречий между верой и знанием, между религией и наукой. Конечно, вера в религии играет несомненно большую роль, чем в науке. Но это объясняется лишь различием предмета религии и науки, требующего различных методов познания. Предмет науки чрезвычайно элементарен по сравнению с предметом религии. Знание о химическом составе кирпича и значение смысла и цели жизни мира и человека имеют для нас различное значе-

Религия отвечает высшим и сложнейшим запросам человеческого духа, на которые наука совершенно бессильна ответить. Чем выше развита религия, тем больше она воспитывает любовь к знанию, конечно, не к суетному, а к истинному, которое называется духовной мудростью.

Древние отцы и учители Церкви признавали важное значение даже языческой философии. По словам Климента Александрийского, «древняя философия была делом Божественного промышления (в истории приготовления древнего мира к христианству)... Она необходима была грекам для руководства в правде... детоводительствовала эллинов к Христу, представляя в себе истину, хотя и темно, и не всю, но по частям».

Святитель Василий Великий говорил: «В философском учении была тень откровенных истин, предызображение истины, изображенной в Писании, отражение света Христовой истины, подобно отражению солнца в воде».

О взаимоотношениях веры и знания святитель Василий Великий, который был и великим ученым, и философом, и богословом, утверждал: «В науке вера предшествует знанию».

Святитель Григорий Богослов писал: «Полагаю, что всякий имеющий ум признает благом внешнюю ученость, которою многие из христиан гнушаются по худому разумию, как злохудожною и удаляющею от Бога».

Если великие отцы Церкви относились с таким глубоким уважением к честному научному и философскому знанию, то, в свою очередь, и величайшие ученые с глубоким почтением и благоговением относились к религиозной вере.

Истинное знание несовместимо с гордостью. Смирение есть непременное условие возможности познания истины. Только смиренный ученый, как и смирный религиозный мыслитель, помнящие всегда слова Спасителя: «Без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15, 5) и «Я есмь путь и истина и жизнь» (Ин. 14, 6), способны идти правильным путем (методом) к познанию истины. Ибо «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (1 Пет. 5, 5).

Глубоко знаменательно, что на храме Московского университета сияли слова: «Свет Христов просвещает всех».

### Проблема чуда

Религия признает чудо. Некоторые ученые, недостаточно философски образованные, категорически отвергают возможность чуда и считают, что чудо противоречит законам природы.

Очень часто такие ученые утверждают, что чудеса являются либо выдумкой, либо обманом, либо таким явлением, которое наука не может еще объяснить в настоящее время, но непременно объяснит научно впоследствии; то, что непонятно сегодня, может быть понятно и объяснимо завтра.

Наука, ставящая своей задачей точное объективное доказательство проверенных опытом явлений, вполне права, приходя к явлениям чудесного с попыткой научного его освещения. Несомненно, что часто так называемые «чудесные явления» оказываются вовсе не чудесными. Выдумка или обман в таких случаях законно вскрываются научным методом проверки. Также несомненно, что многие явления, непонятые в настоящее время, со временем могут быть объяснимы научно. Но проблема чуда заключается не в этом.

Прежде всего необходимо определить, что называется в религии чудом. Чудом называется такое явление, которое не только не объяснимо в настоящее время, но и вообще никогда не может быть объяснимо только с научной точки зрения.

Философская проблема чуда сводится, таким образом, к вопросу: возможно ли чудо? То есть возможно ли такое явление, которое не может быть объяснено с научной точки зрения.

Очень часто атеистически-материалистически настроенные ученые говорят, что всякое явление природы, всякое совершающееся в мире событие может быть объяснено одними только законами природы, без всякой помощи со стороны Бога и чуда. Это не верно. Одними законами природы нельзя объяснить по крайней мере двух обстоятельств: 1) самого существования мира или природы и 2) самих законов природы. Поэтому существование мира и его законов есть чудо.

Нет и не может быть никаких логических препятствий к вере в то, что причиной мира и его законов является Бог, сотворивший мир и законы природы.

Английский философ Беркли по этому поводу дал такое рассуждение. Законы природы, говорил он, суть те способы, которыми Бог управляет миром, и действия законов природы – это действие Самого Бога. Следовательно, Бог может там, где найдет это нужным по Своим замыслам или планам, и отступить от этих постоянных способов Его деятельности в мире, так что произойдет явление, не объяснимое одними лишь законами природы, т. е. произойдет настоящее чудо. Всемогущий Бог может, когда захочет, и изменить «естества чин».

Очень часто приходится слышать о том, что чудо противоречит законам природы. Слово «противоречит» здесь неуместно. Попробуем тщательно разобраться в этом вопросе.

Предположим, что на земле существует все, кроме человека и его со-

знания. Может ли в таком мире появиться паровоз? Конечно, это невозможно! Но почему? Ведь все составные части паровоза имеются в мире (сталь, медь, железо, дерево, вода и т. п.).

Может быть, благодаря случайности в движении частиц, из которых состоит паровоз, на протяжении огромного количества времени (миллионов лет) и мог бы случайно, сам собою сделаться паровоз? Нет, это невозможно. Действительно, для того, чтобы появился паровоз, необходимо сознание проектировавшего и сделавшего его человека. Без помощи сознания паровоз есть чудо, хотя все элементы, из которых он состоит, имеются в природе. И это чудо (появление паровоза) не противоречит законам природы. Все законы природы остаются не нарушенными. Но они (законы косной, бессознательной природы) преодолеваются новым фактором - сознанием.

Теперь обратимся к самому сознанию. Можно ли объяснить сознание косными бессознательными законами природы? Если эти законы не могли создать паровоза, то тем более они не могут создать несравненно более сложного явления – сознания. Эту нелепость допускают только материалисты, считающие сознание продуктом развивающейся материи.

Нельзя объяснить сознания и им самим. Сознание может создать паровоз. но не может создать самое себя. Следовательно, сознание есть тоже чудо. Для объяснения этого чуда необходимо признать еще более сложное, высшее и совершенное начало, творящее такие явления, как сознание.

Это высшее творящее сознание (высший разум) и есть Бог, верить в

Которого ничто не может нам препятствовать.

Если человеческое сознание, вмешиваясь в косную и бессознательную природу и преодолевая ее, может сделать такие вещи («чудеса»), как паровоз, то высший Божественный разум, сотворивший человеческое сознание и косную природу, вмешиваясь непосредственно в косную природу и преодолевая ее (неизвестными нам силами Своего творческого Божественного разума), может сотворить явления гораздо более сложные и более чудесные, например, претворить воду в вино или воскресить мертвого и т. п. При этом законы природы не нарушаются, а преодолеваются.

Итак, чудо не противоречит законам природы, а преодолевает их высшими, нам неизвестными силами.

Когда к Ньютону пришли ученые и выразили недоумение по поводу его веры в будущее воскресение тел, то он ответил следующим образом. Взяв кучу медных и стальных опилок и смешав их, предложил отделить сталь от меди. Затем взял большой магнит и с его помощью быстро отделил стальные опилки от медных.

У Господа Бога, очевидно, есть более сложные и нам неизвестные силы (особые «магниты»), при помощи которых Он может произвести на будущем Страшном Суде воскрешение в телах всех умерших. Ничто не мешало Ньютону в это верить.

Проф. И. М. Андреев

(из курса лекций, читанных в Свято-Троицкой Семинарии)

## Рождественская быль

То не поле черноземное заросло чертополохами, не село родное выжжено кочевыми басурманами. То святыни православныя опоганили безбожники и душа народа русскаго ихъ отравой прожигается. Стонетъ Русь многострадальная! Бо, — какъ въ старь, въ годины лютыя, въ жгуть вѣнца ее терноваго, наряду съ шипами острыми злодъяній святотатственныхъ, вплетены цвъты волшбеныя красоты неувядаемой.

Шла бригада арестантская на зарѣ тайгой сибирскою, пятьдесять и два невольника, сыновей народа русскаго, окруженныхъ сворой лютою сквернословящихъ охранниковъ.

Поднялась пурга нежданная, замѣла тропу таежную. Какъ слѣпые спотыкаются, наугадъ ползутъ бригадники.

Иннокентій брелъ съ бригадою, старичекъ, мужикъ безграмотный, крѣпко вѣру право-Въра въ Бога въ лихолътье то — почиталась комъ. преступленіемъ по закону беззаконному прежестоко наказуемымъ. Смертнымъ боемъ — "Иннокентій", — молвилъ встръченный. — Иннокентія били прислужники Антихриста! Но "Мы русская: ни въ остроге, ни на слъдствіи не пре-

далъ онъ имя Господа и послали Иннокентія отъ сохи родной на каторгу.

Не бранилъ старикъ насильщиковъ, не ропталъ на долю горькую: все одно въ грѣхахъ гдѣ каяться, за сохой али на каторгъ. Десять лътъ въ плъну промаялся изъ пятнадцати положен- жалъ убогій странничекъ— "Сослужи мнъ ныхъ и одна, какъ есть, кручинушка, какъ червякъ точила узника: былъ внучекъ у Иннокентія, отъ сынка, въ войну убитаго. А какъ померли оть голода и жена и мать Никитушки, — отъ всего семейства дружнаго — старъ да малъ въ избѣ осталися. Привязалось сердце старое къ пареньку осиротъвшему! Да и тотъ, бывало, — ластится, ни на шагъ не отлучается. Какъ же дѣду не кручиниться? Въ ту пору, когда нехристи уводили Иннокентія (паренька на свътъ Божіемъ одного, какъ перстъ оставивши), — десять лѣтъ пацану стукнуло. Живъ ли? Померъ ли? — Невъдомо

Рветъ пурга лохмотья жалкія. до костей, знать, добирается. Жгутъ лицо иголки снѣжныя, борода висить сосульками. Только нынчь Инносами тащатся, думы съ ними не братаются.

Снился сонъ ему диковинный въ эту ночь передъ Сочельникомъ будто онъ въ тайгъ заславную русскимъ сердцемъ соблюдающій. снѣженной повстрѣчался съ бѣднымъ странни-

> тобою одноименниной въръ крещены".

- "Землякомъ, видать, приходится, коль заветъ меня по имени, — Иннокентію подумалосъ, да спросить не удосужился.
- —"Просьба есть къ тебѣ немалая", продолслужбу братскую: приведи ты къ покаянію одного слугу Господняго, темной силой соблазненнаго".

Не вдомекъ уму крестьянскому эти рѣчи непонятныя, да взглянулъ на собесъдника и — застылъ отъ удивленія, увидавъ сіянье яркое вокругъ лика престарълаго. Тутъ узналъ старикъ Святителя, Иннокентія Иркутскаго! Обомлѣлъ, стоитъ, какъ вкопанный, самъ ни живъни мертвъ отъ радости.

- "Видишь кедрыэти древніе, другь ко другу наклоненные? Между нихъ пройдешьтропкоюи иди, иди безъ отдыха", — приказалъ Угодникъ ласково, прикаснулся къ кедрамъ ручками и — исчезъ въ морозномъ воздухъ. кентію не до стужи, не до маяты! Ноги будто Только духь остался сладостный, какъ отъ ладона кадильнаго. А кора на кедрахъ бурая, какъ отъ жара, съ грескомъ лопнула, да не просто вдоль да трещиной, а съ крестовой перекладиной.

> Самъ не свой проснулся дъдушка! Какъ въ чаду въ тряпье закутался, изъ барака вышелъ смраднаго за рабочею бригадою.

живучая плоть сибирская и кръпка закваска ки,рожденыСибирью-матерью, въ православ- Завываеть буря снъжная, на сугробъ валить сугробами, арестантовъ и охранниковъ завиваетъ бълымъ саваномъ.

—"Не во гнъвъ Тебъ будь сказано, Иннокентій. Отче Праведный, только Ты, видать, ошибкою, — приказалъ мнѣ несуразное", — съ толку сбитый непогодою попенялъ сарикъ Угоднику, лоншлися охранники. — "Ладно, коль въ снъгу въпервыйразъ душой простецкою усомнившисъ въ Божьей мудрости.

Тутъ пурга мохнатой лапою старика сгребла за шиворотъ, въ воздухъ щепкою подбросила и въ сугробъ, на землю скинула.

Долголь онъ ложалъ, иль коротко, смертный часъ свой поджидаючи? Шевельнулся, руку хозяина, — знаменитаго собачника. вызволилъ, осѣнился крестнымъ знаменьемъ, да глаза протеръ слъпленные. А надъ ними Заскользили лыжи шустрыя по сугробамъ, какъ небо синее темнымъ бархатомъ раскинулось, по скатерти. Засновали псы послушные, звъзднымъ бисеромъ расшитое. Тишина кругомъ — чудесная! Надъ парчевою равниною дремлятъ кедры заснѣженные, другъ ко другу наклоненные. На стволахъ кора ихъ лопнута, да не просто, а крестъ накрестомъ.

-"Согрѣшилъ я,Иннокентьюшка: попрѣкнулъ Тебя по глупости, усомнился въ Божьей мудрости маловърною душенкою", — прошепталъ старикъ испуганно, да покаяться нътъ времени:самъне знаетъ, какъ то сталося, но прошелъ таежною.

Долголь шелъ онъ, или коротко? Глядь, — си- ною, истой върой окрыленною. дитъ зайченокъ съренькій. Весь дрожитъ, а съ мъста сдвинуться будто даже не пытается. И Полоснуло это пъніе, какъ ножемъ въ душь ся,какъсвъча въ канунъ Рождественскій. глядитъ на Иннокентія, какъ младенецъ изоби- собачника. женный.

- —"Ты чегожъ сидишь, какъ каменный? Въдьзамерзнешь. тварь безмозглая", - проворчалъ старикъ съ досадою. — "Не досугь съ тобой мне няньчиться. У меня наказъ особенный: самъ жалъючи, къ твари Божьей наклоняется, душу юную, злой судьбой ожесточенную, горьгладить пальцами корявыми, да суетъ себъ за кимъ ядомъ отравленную. пазуху.
- —"Согрѣшилъ", вздыхаетъ двдушка.— "Остановку сдѣлалъ малую". — А итти ему, какъ будтобы отчегото стало радостнъй.

Вышелъ онъ изъ лѣса темнаго по тропинкѣ той проторенной, посмотрълъ на небо звъздное охранника. Научился той дорогою венавидъть ская и въ жгуті вънца терноваго на чель Руси надъ равниною заснеженной и запѣлъ скрипучимъ голосомъ, самъ того не замѣчаючи, прославляя Сына Божія, на земль въ ту ночь кита узниковъ, презиралъ своихъ товарищей, рожденнаго.

А въ тотъ часъ начальство лютое въ арестантскомъ дальнемъ лагеръ подводило счетъ бри- Эта доля окаянная образиной сатанинскою гадникамъ, полумертвымъ, измороженнымъ, заслонила отблескъ трепетный отъ свъчи въ коекакъ изъ снъга вылъзшимъ, къ воротамъ канунъ Рождественскій. постылымъ пригнаннымъ.

Чертыхаются охранники, въ сотый разъ счита- бъглецъ достаточно. Какъ клоповъ

ютъ узниковъ, то съ того конца, то съ этого все не ладно получается: пятьдесять и два ихъ вывели, — пятьдесять одинь вернулося.

—"Что съ остатнемъ приключилося"? — всповаляется: съ мертвецомъ забота малая. А вотъ поздоровится".

Порѣшили тутъ охранники снарядить погоню срочную, не простую, а бөзъ промаха: изъ пяти собакъ-стервятниковъ, подъ командой ихъ

слѣдопыты кровожадные. Никогда не удовалося никакому заключенному, ни живому и ни мертвому, — отъ такой погони спрятаться.

Долго рыскали, иль коротко? Только — злость взяла собачника: въ первый разъ съ своею сворою онъ мотался, какъ потерянный.

Стормозилъ Никита лыжами, оглянулся на всъ стороны, гаркнулъ бранью непристойною на собакъ своихъ пристыженныхъ. Отругался и — Улыбнулся дъдъ собачнику. онъ между кедрами разметенною дорожкою и прислушался. Тишина стояла — чудная! А въ пошелъ, пошелъ безъ отдыха между зарослью сторонкъ, за сугробами раздалося пънье стран- Автоматъ собачникъ выронилъ, на колъни ное; будто вовсе неказистое съ хрипотой, да съ опускается... передышками, только — съ радостью безмър-

 "Съ дъдомъ пълъ я зту пъсенку", — невзначай ему припомнилось. — "Не всегда, а зимнимъ вечеромъ, при свъчъ, въ канунъ Рождественскій".

Росъ Никита безпризорникомъ, и голоднымъ и оборваннымъ, не видалъ Никита жалости отъ людского рода падшаго. Но — живуча плоть сибирская, не плоха смекалка русская и ръчами богохульными сталъ Никита путь прокладывать отъ ночлега подзаборнаго до партійнаго Но живуча плоть сибирская и упряма воля русбезъ различія всѣхъ, кто только, такъ иль иначе, — человъкомъ называется. Не жалълъ Нинаучился дѣлу псарному, знаменитымъ сталъ собачникомъ.

—"Напорхалась птичка пъвчая! Погулялъ

витьихънадобно, всю породу непотребную", прорычалъ Никита въ ярости, автоматъ съ плеча могучаго сдърнулъ съ гнъвнымъ нетерпъньемъ, свиснулъ псамъ особымъ посвистомъ и за ними слѣдомъ ринулся.

—"Приготовься къ часу смертному", — закриесли вздумалъ вырваться изъ оковъ на вольну чалъ онъ съ злобнымъ хохотомъ, бѣглецазаволюшку? За такоо нераденіе намъ никакъ не видйвъ издали, окруженнаго собаками. Смертоносное оружіеонъ поднялъ къ глазамъ, прицѣлился...

> —"Обождикамалость самую", — Иннокентій крикнулъ жалобно. — "Помереть — помру съ охотою, да — зайченка не задълобы"! — Вынимаетъ изъ-за пазухи торопливо зайца съраго, на кольни опускается, на снъжокъ кладетъ ушастаго.

> Выстрълъ грянулъ тутъ, какъ пушечный! Пуля где-то близко свиснула надъ ушанкой Иннокентія, надъ зайченкомъ наклоненнаго. А зайченокъ, какъ ошпаренный, — сиганулъ куда-то въ сторону. Взвыли псы, какъ оголтілые, и пошла писатъ губернія!..

Подошелъ собачникъ къ дѣдушкѣ.

Знать улыбка Иннокентія въ десять льть не измънилася: какъ была, такой остала-

Что тутъ было? Какъ поладили? До чего договорилися? Про то знаютъ — внукъ да дъдушка, небо звъздное бездонное, да - равнина заснѣженная.

Не однажды заключенные донимали тутъ разчтобъ итти, итти безъ отдыха". — Говорить, а Та свъча нежданнымъ отблескомъ озарила сказчика, но — смолкалъ Никита каторжникъ въ этомъ мъстъ, улыбаючись.

> И никто того не въдаетъ, какъ изъ лютаго собачника сталъ слугой Никита Господа, ненодкупнымъ и испытаннымъ. Только шрамы подзажившіе на могучемъ тѣлѣ узника говорятъ о козняхъ дьявола и его лихихъ наемниковъ.

> истерзанной, — наряду съ шипами острыми злодйятй святотатственныхъ, — вплетены цвъты волшебныя красоты неувядаемой.

> > Ольга Русская

въ наши дни нъкоторые христіане утратили чувство благоговенія, умиленія къ сво-■ имъ святынямъ, то пусть для нихъ будутъ примѣромъ нехристіане - евреи, которые, будучи, какъ и мы, разсъяны по лицу всей земли, не стыдятся среди чужихъ имъ по культуръ людей твердо хранить всъ свои обычаи и праздники.

Другимъ соблазномъ для насъ являются также чуждыя духу Православія такъ называемыя торжества Санта Клаусъ или Святаго Николая. Въ этихъ полушутовскихъ представленіяхъ оскорбительно для нашей души изображается нашъ Великій Чудотворецъ Святитель Николай Мирликійскій. Не позволяйте своимъ дътямъ посъщать представленія Санта Клаусъ, въ которыхъ такъ легкомысленно показанъ нашъ Великій угодникъ Божій. Посль такого зрълища сердце Вашего ребенка не устремится больше въ молитвъ ко святому, начнетъ обращаться ко всъмъ святымъ вообще, какъ къ небывалымъ легендарнымъ героямъ.

Ограждая въ сердцъ своемъ святыню праздника Страхомъ Божіимъ, готовьтесь постомъ и молитвой встрътить Рождество Христово и Рожденный Христосъ да исполнитъ души Ваши миромъ, радостью и любовью

Вашъ искренній доброжелатель и богомолецъ

Епископъ Виталій 1958 г.



 ${\sf Довольно}$  устойчивым является и нынь отъ Рождества Христова доходитъ миф о том, что празд- 1699 годъ, а будущаго января съ 1 чискую древность и, что на Руси всегда его праздновали. С того времени, как Русь приняла Праскому календарю Церковь празднует Новый год или Начало индикта, или Церковное новолетие. Содержание этого праздника, а наипаче форма торжества ничего общего с тем, что называют Новым годом сегодня, не имеют. 1-го сентября отмечался Новый Год от Сотворения Міра, согласно исчисленію Православной Церк-

В оправдание современному празднованию обычно вспоминают указ Царя Петра о переходе на исчисленіе от Рождества Христова и всеобщем праздновании. Нам помнится из советского детства, что даже на одной новогодней и воротамъ, учинить возможно. открытке была цитата из этого указа. Однако, к сожалению, упоминая этот указ, цитируют его выборочно. Если прочитать его полностью, то становится очевидным, что современное празднование ни по времени, ни по смыслу на указ этот опираться не может. Приведем полный его текст:

«7208 (1699) года декабря въ 20 день великій государь царь и великій князь Петръ Алексъевичъ всъя Великія и Малыя и Белыя Россіи самодержецъ указалъ сказать:

«Извъстно ему, великому государю, стало - не только что во многихъ европскихъ христіянскихъ странахъ, но и въ нымъ, и ближнимъ, и знатнымъ людямъ народахъ славянскихъ, которые съ восточною православною нашею Церковью во всемъ согласны - какъ валахи, молдавы, сербы, далматы, болгары и самые его, великаго государя, подданные черкасы, и всъ греки, отъ которыхъ наша въра православная принята - всъ тъ народы согласно лъта свои исчисляютъ отъ Рождества Христова въ восьмой день спустя, то есть января съ 1 числа,

отъ Созданія міра, за многую рознь и хвороста, считаніе въ тъхъ лътахъ.

нование Нового года уходит корнями в глубо- ла настанетъ новый 1700 годъ, купно и И для того новый стольтній вькь. добраго полезнаго дѣла (великій государь) впредь лъта счисвославие, она естественно стала отмечать хри- лять въ приказахъ и во всякихъ дълахъ стианские праздники. 1-го сентября по Юлиан- и крѣпостяхъ писать съ нынешняго января съ 1 числа отъ Рождества Христова.

> А въ знакъ того добраго начинанія и столътняго въка въ царствующемъ новаго градъ Москвъ послъ должнаго благодаренія къ Богу и молебнаго пѣнія въ церкви, и кому случится и въ домъ своемъ, по большимъ и проъзжимъ знатнымъ улицамъ, знатнымъ людямъ и у домовъ нарочитыхъ духовнаго и мирского чина передъ воротами учинить нъкоторыя vкрашенія изъ древъ и вътвей сосноелевыхъ и можжевелевыхъ образцамъ, каковы сдъланы на Гостиномъ нижней Аптеки, или кому какъ дворъ и у удобнъе и пристойнъе, смотря по мъсту

> А людямъ скуднымъ каждому хоть по деревцу или вътке надъ воротами или надъ хороминой своей поставить. И чтобъ то поспъло нынъ будущаго января къ 1 числу сего года, а стоять тому украшенію января по седьмой день года.

> Да января жъ въ 1 день, въ знакъ веселія, другъ друга поздравляя съ Новымъ годомъ и столетнимъ въкомъ, учинить сіе: когда на большой Красной огненныя потехи стръльба будетъ - то по всъмъ знатнымъ дворамъ боярамъ, и окольничимъ, и думпалатнаго, воинскаго и купецкаго чина знаменитымъ людямъ каждому на своемъ дворъ изъ небольшихъ пушечекъ, если у кого есть, и изъ нъскольких мушкетовъ или иного мелкаго ружья учинить трижды стръльбу и выпустить нъсколько ракетъ, сколько у кого случится.

> по улицамъ большимъ, гдъ пространство есть, января съ 1 по 7 число по ночамъ огни зажигать изъ дровъ, или

или соломы. А гдъ мелкіе дворы - собравшись по пять или шесть дворовъ такой огонь класть или, кто захочеть, на столбикахъ поставить по одной, или по двъ, или по три смоляныя и худыя бочки, и, наполняя соломой или хворостомъ, зажигать. А передъ Бурмистерской ратушей стръльбъ такимъ огнямъ и украшенію по ихъ смотрѣнію быть же». (подчеркнуто - ПЛ).

Итак, очевидно, что, во-первых, праздновать следует после Рождества, а не до. В ответ на это нередко слышим, что, дескать, давно уже все перешли на Григорианский календарь, что по нему живем, по нему и празднуем. Все эти аргументы годны для нехристей, поэтому мы здесь об этом говорить не будем, т.к. календарный вопрос требует отдельного изучения.

Святою Церковью до Рождества установлено держать сорокадневный пост. Гражданский календарь не может и не должен служить оправданием не соблюдать это правило.

Затем, из Указа ясно, что государь особое празднование повелевает провести «въ знакъ того добраго начинанія и новаго стольтняго въка». То есть, отпраздновать новое начинание считать года от Рождества Христова и начало столетнего века по новому исчислению. На то же указывают слова «стоять тому украшенію января по седьмой день того жъ 1700 года». Никаких упоминаний о ежегодном праздновании в указе нет.

В общем, смысл указа в том, чтобы начать исчисление лет от Рождества Христова и отпраздновать это, а не в том, чтобы ежегодно, не обращая внимания ни на что, запускать ракеты и пить неделю. Дальше в истории России мы не находим упоминаний о всенародном празднование Нового года. Также и у русских классиков мы ничего в этой связи припомнить не можем. Если и отмечали Новый год, то, видимо, весьма скромно. Торжественно и всенародно отмечать смену календарного года после Рождественских Святок в православной стране было попромически.

Так что, у указа Петра и у русской истории до прихода к власти безбожников новогодняя связь проглядывается весьма слабо.

В чем же тогда секрет такого поистине всенародно единодушного празднования Нового года в Советском Союзе и его производной РФ? Обычно приписывают это тому, что праздник этот не политизированный и нерелигиозный. Подходит всем, как бы. Но дело-то как раз в том, что православным этот праздник подходить не может и не должен. Православный человек обязан соблюдать пост и готовиться к Рождеству - важнейшему после Пасхи празднику. И если на территории России всенародным праздником называют современный Новый год, то это говорит не только о том, что страна эта не православная, но и об отсутствии среди народа и властей простого уважении к православным праздникам. Совместить же современный Новый год и Рождественский пост невозможно. Дело не только в оливье и прочих непостных лакомствах, но и в самом настроении праздника; всюду какая-то сплошная вакханалия: пляски, дурная музыка и глупый смех на фоне всевозможных суеверий и странных обы-

Человек мало знакомый с Православием может спросить, почему же, в таком случае глава Московской Патриархии ежегодно поздравляет жителей РФ с гражданским Новым Годом и служит в этот день новогодний молебен? Чтобы ответить на этот вопрос нужно вернуться к народ Новый год любил больше, чем власть. В тому, что РПЦ МП создана безбожниками для служения міру, а не Богу. Истинное почитание Рождества Христова им не нужно. Даже опасно.

Итак, если Новый год - праздник не исторический, не духовный и даже входит в конфликт с Рождественским постом, почему он с таким размахом и единодушием отмечается народом, отмечавшим в этом году 1025 лет своего крещения?

По нашему мнению дело тут во всеобщем отступлении от Православия в сочетании с глубокой народной духовной памятью. Русь почитала много праздников, но только один из них был самым главным, самым любимым. Это была Пасха - Светлое Христово Воскресенье. Именно эхо памяти о Пасхе, эхо, отразившееся в пустотах искаженных душ и помраченных умов, принимает форму современного Нового года. Можно сказать, что Новый год – это пасха падших. О том, что память о Пасхе дает энергию для Нового года говорит еще и сам смысл праздника. Что есть Пасха? Пасха - это воскресение Христа из мертвых, это ежегодное празднование торжества над смертью, открытия врат в новую вечную жизнь. В стихирах Пасхи мы так и поем: «Пасха нова святая...». Мы празднуем новую жизнь!

Что есть Новый год? Тщетные надежды на «новое [земное] счастье». Подсознательно и глубоко духовно каждый человек понимает

сту неестественно ни духовно, ни чисто эконо- неправильность своего состояния, и ищет но- На Западе похожее положение. Только они вой жизни. Без Христа, без устремления взора к Небу, поиск этот находит замену в тщетном, в земном. Отсюда и такая любовь к Новому году, отсюда и поздравления «с новым счастьем». Это исходит из нашей природы, призывающей искать вечной жизни, и из народной памяти праздновать и отмечать открытие этой жизни.

> Так что, Новый год - праздник не светский, а религиозный. Религия эта антихристова. Не по форме только, но по глубокому своему содержанию. Посмотрите, как мистически связана подмена Пасхи, и разрушение подлинного почитания Рождества. Без Воскресения Христова, Рождество не имело бы смысла, потому что Он родился, чтобы сойти во ад, победить смерть и воскреснуть. И, раз, люди нашли замену небесного в земном, радуются Новому году больше, чем Новой жизни, то и Рождество они почтить должным образом не могут и не должны.

> Обратим еще внимание на массу всевозможных суеверий, традиций, обычаев и церемоний, связанных с Новым годом, и не останется никаких сомнений, что мы имеем дело именно с религией, а не с безобидным светским празд-

> Еще одним указанием на то, что Новый год праздник антихристианский, говорит то, что, как нигде, он расцвел в стране, где безбожие было государственной религией. Сколько ему посвящено стихов, песен, фильмов! Наверное, не меньше, чем самим Советам, Заблуждаются те, кто говорит, что все это как раз потому, что безбожной России всенародно можно любить только то, что разрешает любить государство. Тем более, что все бюджеты и гонорары исходили исключительно от власти. Пошла установка развивать празднование - пошли и стихи, и фильмы, а там и традиции и всенародная любовь. Главное, чтобы не было пусто свято место - человеческая душа. Нужно заполнить ее суррогатом, чтобы она не начала искать подлинную Новую жизнь, торжество над смертью поражение сатаны. РПЦ-МП в этом, естественно, подыгрывает своему хозяину.

> Дело тут не столько в Советской власти, как таковой, сколько в добровольном отступлении народа от своей веры - во всенародном предательстве. Положение, несмотря на видимую свободу, сохраняется по сей день. Новый год подменяет Пасху и затмевает Рождество. И это хуже, чем просто запрещение на празднование. Любой запрет порождает поиск и протест, так же как гонения на Церковь порождали мучников и нередко приводили к массовым обращениям ко Христу. Подменить веру - намного эффективней, чем запретить. Чистым ядом никто не травит, а если травят, то тем самым сразу обличают себя и вызывают протест. Травят обычно отравленной пищей. В итоге, насытив на весьма краткое время, отравленная еда не питает, а убивает. Так же и подмененная или искаженная вера – уже не вера вовсе, а значит, не угроза нашему убийце сатане.

начали отходить от истинного исповедания почти тысячу лет назад, и не сразу пришли к положению, где Пасха – праздник для «практикующих», а всенародное празднование Рождества постепенно превратилось в коммерциализированное семейное мероприятие с оттенком благотворительности. Впрочем, речь не о Западе, а русском народе.

Через многолетний цикл тщетных надежд, пустых пожеланий нового счастья в совокупности с непременными всевозможными излишествами, человеческая душа постепенно черствеет и становится бесчувственной и к подлинному новому счастью - вечному. С детства людей учат лживым стихам про то, что «под Новый год ... ... все сбывается» и лгут им про Деда Мороза. Взрослые не отстают, участвуя в бессмысленных ритуалах, обещая себе и другим «начать новую жизнь». Все это обычно звонко разбивается о грубый булыжник реальности, когда приходит осознание того, что все просто постарели на год, а здоровья, надежд и денег поубавилось. Утешает только то, что пройдет всего лишь год, когда снова можно будет наврать себе и другим про новое счастье и новую жизнь. И так, пока не будет отпразднован год последний.

В этом самое коварство! Поверит ли во Христа, человек, с детства ежегодно приучаемый ко лжи о новом счастье? Захочет ли слушать про Пасху, про воскресение, про вечную жизнь и торжество Спасителя над смертью? Уверует ли в невидимого Бога после того, как ритуально был обманут с Дедом Морозом? Найдет ли в сердце, уголок, не изъеденный ложью, не обросший цинизмом?

Разносторонне рассмотрев Новый год со всеми его традициями, можно уверенно заключить, что этот праздник насквозь пропитан ложью. Если и есть радость от него, то она мимолетна и ненадежна, как насыщение отравленным блюдом. Мало того, из вышесказанного, мы не можем не заключить, что праздник этот исключительно антихристианский. Будучи направлен против Пасхи, торжества жизни над смертью, Истины над ложью, он является главным безбожным праздником. Никакой стратег не мог придумать такого коварного, всеобъемлющего, стройного и действенного плана. Единственно, кому это было бы по плечу – падшему ангелу, отцу лжи. И тем яснее становится непременная необходимость в отказе от празднования современного Нового года.

В заключение скажем, что нередко мы слышим о попытках совместить Новый год и веру во Христа. Можно ли служить Богу и мамоне? Человек подлинно православный, воцерковленный и слышать ничего об этом сатанинском торжестве не должен. Как в крещении мы трижды плюем на сатану, так и от праздника этого нужно трижды отречься и не возвращаться к нему никогда.

# Рождество Твое, Христе Боже нашъ, возсія мірови свътъ разума: въ немъ бо звъздамъ служащій звъздою учахуся, Тебъ кланятися Солнцу Правды, и Тебе въдъти съ высоты Востока, Господи, слава Тебъ.

Величайшее въ исторіи міра событіе — Рождество Христово грубому языческому міру, погрязшему въ религіозно-нравственной тьмѣ идо-

лослуженія, воистину «возсіяло свътъ разума», о чемъ такъ учитъ насъ Слово Божіе: Сынъ Божій пришелъ и далъ намъ свътъ и разумъ да познаемъ Бога истиннаго и да будемъ во истинномъ Сынь Его Іисусь Христь; Сей есть истинный Богъ и жизнь въчная (1 Іоан. 5, 20).

Вдохновляемая Духомъ Святымъ мудро вела дъло обращенія язычниковъ ко Христу Святая Церковь. Зная, какъ привержены люди ко всему, что стало привычвымъ для нихъ и вкоренилось въ самый бытъ ихъ, осторожно подходила она къ замѣнѣ всѣхъ языческихъ вѣрованій и понятій христіанскими. Не въдая Бога истиннаго, язычники обоготворяли вещественную природу и своимъ воображеніемъ создали себъ въ ней много «боговъ». И естественно, что главнымъ «богомъ» стало для нихъ солнце. Въдь безъ солнца невозможна была бы никакая жизнь на земль, въ томъ числѣ и жизнь самого человѣка. Понятно поэтому, что темные язычники обоготворили солнце и торжественно праздновали начало его «нарастанія» — день «зимняго солнцестоянія», когда дни начинали увеличиваться, а ночи сокращаться.

И чего другого можно было ожидать отъ людей, сидящихъ во тьмѣ и сѣни смертнъй (Матө. 4, 16)?

И вотъ Церковь Христова, благовъствуя имъ о Христь, какъ о «Солнць Правды»,

предлагаетъ имъ, просвъщеннымъ свътомъ въры Христовой, вмъсто и благоволенія въ человьцьхъ! «дня рожденія» вещественнаго солнца, праздновать Рождество Христово — день рожденія Того, Кто былъ «Солнцемъ Правды» и пришелъ просвътить ихъ, во тьмъ съдящихъ.

Какой же «свътъ и разумъ» пришелъ возвъстить намъ «Солнце Правды» Христосъ?

Онъ пришелъ благовъствовать намъ миръ (Ефес. 2, 17), поскольку Онъ А правда, миръ и радость о Дусъ Свять это и есть то «Царствіе Божіе», Самъ, по словамъ Апостола есть миръ нашъ (Ефес. 2, 14), разрушившій «средостьніе вражды», стоявшее со времени гръхопаденія прародителей нашихъ, между нами и Богомъ, и мѣшавшее намъ приблизиться

къ Богу, какъ къ Отцу нашему и быть братіями другъ другу — «Плотію Своею», то-есть крестною смертію за всъхъ насъ.

Ангелы привътствовали поэтому Рождество Спасителя міра торжественнымъ пъніемъ: Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъцъхъ благоволеніе (Лук. 2, 14).

Это совсѣмъ не тотъ «миръ», о которомъ такъ лицемѣрно кричатъ въ наше время тъ, кто вовсе не желаютъ мира, а всюду насаждаютъ безбожіе, вражду и ненависть. Ибо нечестивымъ нътъ и не можетъ быть мира (Ис. 48, 22).

> Миръ, о которомъ пъли Ангелы и который пришелъ принести намъ на землю Христосъ — Солнце Правды, это миръ съ Богомъ, миръ съ ближними, какъ съ нашими братіями во Христь, и миръ съ своей собственною совъстью, когда она не омрачается и не отягощается гръхами и преступленіями противъ Закона Божія.

> Это — тотъ миръ, который завѣщалъ Своимъ послѣдователямъ Христосъ на Тайной Вечери передъ Своими крестными страданіями:

> Миръ оставляю вамъ, миръ Мой даю вамъ и чтобы люди не смъшивали этого мира Христова съ лживолицемърнымъ миромъ людей, не признающихъ Христа, добавилъ: не якоже міръ даетъ, Азъ даю вамъ (Іоан. 14, 27).

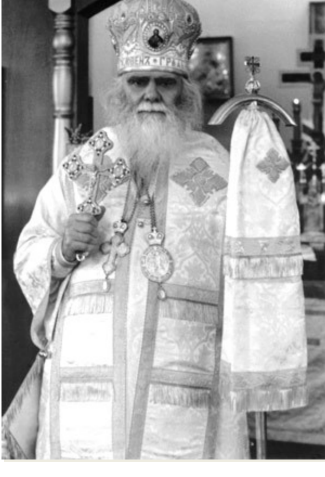
> Этотъ миръ Божій, превосходяй всякъ умъ (Флп. 4, 7) доступенъ только тѣмъ людямъ, которые тщатся блюсти единеніе духа въ союзѣ мира (Ефес. 4, 3), у которыхъ, какъ у первыхъ христіанъ, бъ сердце и душа едина (Дъян. 4, 52).

> Вотъ этого «единенія духа въ союзъ мира» и желаемъ мы вамъ, возлюбленные о Господъ братія и сестры, привътствуя всъхъ васъ съ великимъ и радостнымъ праздникомъ Рождества Христова — этимъ славнымъ днемъ благостнаго снисхожденія челов вколюбиваго Бога къ людямъ — днемъ мира

Миръ имъйте между собою! какъ завъщалъ намъ Христосъ (Марк. 9, 50) и постоянно учили Его святые Апостолы, и тогда Богъ мира будетъ со всъми вами (Рим. 15, 33), сокрушитъ сатану подъ ноги ваши вскоръ (Рим. 16, 20) и исполнитъ васъ радости и мира (Рим. 15, 13), какихъ никогда не можетъ дать людямъ міръ сей, во злѣ лежащій.

наслъдниками котораго пришелъ сдълать насъ Рождшійся нынъ въ Виөлеемѣ Богомладенецъ — Христосъ — «Солнце Правды». Аминь.

Архіепископъ Аверкій (Таушевъ) +1976



Наше издание – некоммерческое. Мы не взымаем платы, и при этом, не размещаем никакой рекламы. Поэтому, мы просим по возможности поддержать нас. Вы можете пожертвовать что-то непосредственно в храме, послать пожертвование по почте или сделать это на нашем интернет сайте. Адрес храма и издательства: